136

Los boicots, los asesinatos,*®

el negar trabajo y boletinar los nombres
de los conversos al protestantismo en la prensa catolica (para que todos los catolicos
huyeran de ellos “como una plaga terrible”),* las amenazas, etc., que sufrieron los
misioneros y los primeros metodistas mexicanos fueron justificados por los grupos
antiprotestantes. Los intolerantes alegaron defender los valores de México (dentro de
estos “valores” incluian al catolicismo). Los primeros misioneros, a través de
diversos articulo, negaron ser trabajadores del gobierno estadounidense y que su fin
fuera lograr una anexion,*® sin embargo el fantasma de la calumnia difundida por los
clérigos catdlicos (tanto desde sus pulpitos como de sus publicaciones) se impregno
tanto que la poblacion que la mayoria de los protestantes mexicanos han sido —hasta la
fecha- atacados/cuestionados al respecto. Debido a esto, no fue raro que los
participantes de este Congreso trataran de desvincularse de las iglesias
norteamericanas lo méas que pudieran, aunque no por ello cortaron la relacién con
ellas.

El hecho de ser una minoria llevé a crear vinculos fuertes dentro de la
misma congregacion: las visitas a las agrupaciones hermanas vecinas, el
comparierismo, el hacer celebraciones a nivel regional, por ejemplo en Navidad, los
congresos de las diferentes organizaciones, en fin, muchas actividades que compartian
solo entre protestantes, aislados del resto de las comunidades en las que estaban; esto
fue por la necesidad de sobrevivir. Existen muchos testimonios del rechazo que los
catdlicos ejercian hacia quienes dejaban la Iglesia romana; a los protestantes no les
vendian productos o no les dirigian la palabra. Al paso del tiempo, el miedo a no ser

0 para el afio de 1887 se registraban 58 asesinatos contra protestantes desde que estas doctrinas
religiosas habian entrado a México. Fueron asesinados un extranjero y 57 mexicanos : 4 en Capalhuac en
1873; 2 en Ahualulco en marzo de 1874; 2 en Tlalquiltenango , en 1876; 1 en Guadalajara en 1876; 25 en
Atzala, en 1874; 1 en San José en 1879; 1 en Salatitlan en 1880;1 en Apizaco (el pastor metodista
hidalguelse Epigmenio Monroy fue asesinado la noche del 8 de abril de 1881); 1 en Progreso en 1881; 2
en Almoloya en 1884; 2 en Ahuacatitlan en 1887 y 1 en Comalcalco en 1887, en Butler, op. cit., pp. 301-
302.

%01 \/aladés, El porfirismo...el crecimiento..., pp.210-211. “Muchas veces manifestarse como protestante
0 simpatizante de estos traia como consecuencia el despido de las empresas, el boicoteo a los
comerciantes, la marginacion de la comunidad, la supresion del saludo en la calle y los comentarios
acervos. Estos resultaron ser medios mucho mas potentes para frenar la participacion de la poblacion en
los nuevos cultos”. Fuentes, op. cit., p. 45 apud Bastian.

%92 Sobre este ataque hecho por los catélicos a los protestantes, el misionero Craver en su informe de
1887 de la Conferencia Anual de la Iglesia Metodista Episcopal manifestaba: “Una atencidn creciente se
da a la calumnia infame de que los misioneros protestantes son emisarios del gobierno americano,
enviados aqui con el objeto de dividir al pueblo mexicano y asi hacer mas facil la anexion. Se pretende
en estas arengas contra nosotros que la religion catélica es el Gnico vinculo verdadero de unién entre los
mexicanos y que nuestro esfuerzo para romper este vinculo tiende directamente al desmembramiento de
la nacion. En armonia con esta idea, los mexicanos que se identifican con el protestantismo son
vilipendiados como traidores a su patria”. Fuentes, op. cit., p. 43.



137

aceptado por tener un credo diferente fue aprendido por los que ya nacian dentro de
las congregaciones evangélicas. Habia quienes no decian que eran metodistas por
temor a ser relegados en sus pueblos, pero su comportamiento y su forma de actuar los
delataban.*®

En muchos lugares, la Iglesia Metodista de México si se concentrd en
su vida interna y ya no siguio trabajando para evangelizar a mas personas, tampoco
estuvo constantemente con los nuevos simpatizantes en su preparacion y crecimiento
en el conocimiento de Cristo; esta actitud fue contraria a lo que habian hecho los
primeros metodistas desde sus inicios en Inglaterra. El panico al rechazo, la falta de
personal y de recursos financieros asi como el tratar de desenvolverse en un ambiente
hostil, han pesado demasiado para el desarrollo, no s6lo de la Iglesia Metodista, sino
también de las demdas denominaciones protestantes y de otras organizaciones
religiosas diferentes a la catélica. El sefialamiento que se hizo en el Congreso de 1963
referente a que la Iglesia tiende a concentrarse en su vida interna, de cerrarse y de no
abordar el testimonio ante los grandes problemas de justicia social, continta todavia
vigente.

Por altimo, se le mencionoé a la Iglesia su falta de identificacion con las clases
proletarias y ser una organizacion religiosa de clase media. EI fendmeno de
“aburguesamiento” de las iglesias metodistas se dio desde sus inicios en Inglaterra.
Recordemos que los primeros metodistas provenian de las clases sociales mas
desprotegidas, pero debido a su cambio de mentalidad, esfuerzo, constancia, trabajo y
educacién habian logrado superarse y ascender socialmente. En los Estados Unidos de
América se dio un fendmeno parecido: de ser una religion “de frontera”, identificada
con el sector dindmico de la poblacion (el que empezaba en los mas bajos niveles de la
escala social), se convirtié en una poderosa institucion religiosa -la mas grande de su
tipo durante siglo XIX-, con una actuacion destacada en el gran reavivamiento
espiritual debido a su trabajo, perseverancia, capacidad de adaptacion y saber
identificarse con las personas que mas necesitaban de una fuerza que soélo a través del
mensaje evangélico se les podia transmitir. Sin embargo como muchas otras
corporaciones (no nada mas religiosas), al crecer e institucionalizarse habia perdido su

dinamismo. Al cabo del tiempo, la mayoria de los feligreses ya no eran entusiastas

“%% | a Diaconisa Carmen Davila Labardini nos cuenta sobre algunos casos de este tipo que ella observo
mientras trabajaba en el Bajio. Entrevista realizada por el historiador Rubén Ruiz Guerra, México,
1986.



138

colonizadores en busca de superacion, como sus padres o abuelos, sino que se
convirtieron en una poderosa clase media o incluso habian llegado mas alla; perdieron
ese entusiasmo de evangelizar, de contagiar el mensaje cristiano. La Iglesia Metodista
se habfa convertido en una religién de “clase media”.*®* Ya en el siglo XX, el
Presidente Theodore Roosevelt mencioné que le gustaba estar entre los metodistas,
pues ellos representaban al estadounidense promedio, al de la gran clase media.*® En
México se vio un fendmeno similar: los primeros misioneros ayudaron a un sector de
las personas mas desprotegidas socio-econémicamente del pais y, al poco tiempo,
quienes recibieron ese auxilio ya habian logrado superar su condicion: todos sabian leer
y escribir, ademas podian mandar a sus hijos a escuelas y poco a poco ascendian en la
escala social. Estos primeros conversos al protestantismo no olvidaban sus origenes y
interesaban por las causas populares, al ser maestros, misioneros, etc. Estaban en
contacto con la poblacion mas necesitada. Hubo quienes fueron delegados a San Luis

Potosi cuando se formaron los clubes contra Porfirio Diaz, *°

sumaron a las filas de Villa*"’

también quienes se
0 de Zapata (como Rubén Jaramillo, miembro activo en

una iglesia local y que continto luchando toda su vida hasta que fue asesinado junto

408

con su familia en 1962 por parte del ejército**®) o en los movimientos sindicales;*® sin

% Herbert, op. cit., p. 288, nos presenta una tabla donde clasifica a las religiones segun el nivel en que se
sittan sus feligreses en la escala social. Ahi encontramos a la mayoria de los metodistas norteamericanos
dentro de la “clase media”.

405 «yo preferia dirigir la palabra a un auditorio metodista que a cualquier otro de Norteamérica. En
primer lugar uno sabe que todo el mundo alli es norteamericano...Después prefiero dirigirme a los
episcopales, también ellos son integramente norteamericanos, generalmente representan a la clase social
o0 sino a la inferior. Los metodistas representan a la gran clase media y por consiguiente son los miembros
mas representativos de la Iglesia de Norteamérica. Creo que los metodistas y los episcopales aumentan
mas rapidamente que cualquiera de las otras iglesias de este pais, concuerdan con el genio de nuestras
instituciones, mucho mas que cualquier otra iglesia...” Charles A. Beard, Mary R., Historia de la
civilizacion de los Estados Unidos de Norte América. Desde sus origenes hasta el presente. Tomo I,
trad. Rubén Dario (hijo), Buenos Aires, Guillermo Kraft Ltda, 1946, 734p., p.608. otro autor que
menciona la habilidad de Roosevelt para dirigirse a las clases medias es Henry Steele Commager, Vida 'y
espiritu de Norteamérica (interpretacion del caracter y pensamiento americanos desde 1880), Barcelona,
Ariel, 1955, 514p., p. 382.

%% \/er a Escorza en “El metodismo en el Estado de Hidalgo” en Espejel-Ruiz (coords.), op. cit., pp. 77-
89.
“07 cuando Villa se retiro a su hacienda de Canutillo dentro de la misma se construy6 un templo metodista
ya que varios de sus soldados pertenecian a esta iglesia.

“%8 Escalante, op. cit., p. 283. Cuando examinamos la historia de nuestro propio pais, nos damos cuenta
de que en el movimiento Revolucionario que se inicid6 en 1910, muchos metodistas participaron
activamente. Por mencionar s6lo a algunos de ellos, dirijamos nuestra atencion al pastor José Trinidad
Ruiz y al maestro de escuela Metodista Otilio Montafio que ayudaron a redactar el Plan de Ayala; a los
maestros de escuela y pastores Metodistas Andrés y Gregorio Osuna. Mas adelante encontramos a Rubén
Jaramillo que organiza una serie de movimientos sociales en el estado de Morelos entre los afios 1938 a
1962, cuando sufre el martirio junto con su familia. Ver infra, p. 191.

% Incluso se cuenta a un metodista entre los trabajadores mértires de Chicago en las luchas durante por
los derechos de la clase obrera en el siglo XIX. A principios del siglo XX la Iglesia Metodista en los
Estados Unidos publico un “Credo Social” revolucionario en muchos aspectos en cuanto al trato que



139

embargo el dinamismo de los primeros tiempos poco a poco se fue perdiendo,
conforme la Iglesia se cerraba en si misma. Como se dijo en el Congreso, parecia que
el aburguesamiento de la Iglesia habia frenado la vision y pasion en la batalla por el
Evangelio.

Pese a estas criticas no debemos olvidar que habia personas que
seguian trabajando a favor gente desprotegida, por ejemplo en los centros sociales, en
las escuelas o en los mismos templos de la Iglesia. En los 60 del siglo XX en México
todavia habia muchas personas analfabetas, en su mayoria de género femenino. En el
Centro Social de Cortazar Guanajuato, por ejemplo se organizaban clases especiales
(impartidas en la escuela de la localidad) para mujeres de todas las edades que querian
aprender y cuya maxima ilusion era poder leer las Sagradas Escrituras. El entusiasmo
y la dedicacion era la caracteristica de estas personas. A las que no podian asistir a la
clase porque trabajaban o tenian algin otro impedimento, la diaconisa encontraba el
tiempo para trabajar con ellas. En el Centro Social de Cortazar la Directora era Petra
Baltazar, Diaconisa graduada; habia clases de Secretariado, a cargo de la maestra Sara
Garcia Bustos, quien habia estudiado un afio en la Escuela Metodista para Diaconisas,
y Florinda Lépez  Espinosa, Diaconisa graduada daba clases de piano y
alfabetizacion.*® Este Centro Social atendia anualmente un promedio de 70 alumnos.

Los cursos estaban abiertos a toda la poblacién sin importar su credo religioso.

Otro acontecimiento importante para los protestantes se llevo a cabo en
la Ciudad de México en 1963; del 8 al 19 de diciembre se reunio el Consejo Mundial
de Iglesias al que acudieron doscientos delegados de sesenta y dos iglesias cristianas
de diferentes paises del mundo (a esta reunién acudieron representantes de iglesias
ortodoxas griegas, evangélicas, anglicanas y copticas). “**A la prensa mexicana le
atrajo la figura del pastor Martin Miemoller el cual, fue conocido como el “prisionero
personal” de Hitler ya que su oposicion ante el lider fascista hizo que fuera encerrado

y torturado, pero sin doblegar sus convicciones ain ante el firer.**? También

deberian recibir los trabajadores y en cuanto a los derechos que estos tenian. Las iglesias metodistas que
existian en México en ese tiempo todavia eran misiones de las iglesias norteamericanas por lo que
conocieron este “credo” y lo aceptaron. En el Apéndice el lector encontrard integro este importante
documento. Ver infra, pp. 190-195.

#0 Entrevista a la Diaconisa Florinda Lopez Espinosa realizada por Xeitl Ulises Alvarado Lépez,
Meéxico, 2007. También en las Conferencias Anuales se daban los informes al respecto, ver Actas de la
Conferencia Anual del Centro, 1967, pp .90-95.

“1 Excélsior, México, 11-12-1963, p.9-A.

12 Excélsior, México, 15-12-1963, p. 6-A.



140

destacaron la presencia del Doctor W. A. Visser’t Hooft, secretario general del
Consejo Mundial de iglesias y ex jefe de la resistencia en su pais- Holanda- durante la

Segunda Guerra Mundial.**?

La Comision de Mision Mundial de este Consejo el 10 de diciembre de
1963 defini6 como misionero: “el siervo de la Iglesia que sale de su propio pais o
cultura con el fin de proclamar el Evangelio en colaboracion y compafierismo con la
Iglesia donde ésta se halla trabajando ya, o con el propdsito de establecer la Iglesia

ahi donde aln no se ha establecido”.***

El Consejo también menciond que muchos jovenes preferian trabajar
en organizaciones seculares antes que dedicar su vida a las misiones, o que accedian a

prestar servicios solamente por un corto periodo.

El problema de las vocaciones para ser pastor o diaconisa cada vez se
acentuaba mas; la creciente secularizacion de las actividades, asi como una mayor
oferta de opciones para prepararse y alcanzar un desarrollo profesional, significaban
un enorme atractivo para las nuevas generaciones. Por otra parte, los salarios de
quienes trabajaban en la Iglesia tampoco eran un incentivo para atraer candidatos a
estos ministerios por lo que la mayoria de los que pensaban dedicarse a esta labor

tenian que estar realmente convencidos.

Algo que también llamé poderosamente la atencion de la prensa
nacional en torno a esta reunién (al grado de ponerlo en primera plana) fue que se
realizo el primer contacto amistoso de prelados catdlicos mexicanos con los
protestantes de todo el mundo. Un periddico narr6 el acontecimiento de la siguiente

manera:

Monsefior Sergio Méndez Arceo, obispo de Cuernavaca, visito ayer la sede de la asamblea de
la Comision de Misién Mundial y de Evangelizacion, dialogd con sus principales dirigentes y
establecid el primer contacto amistoso de los prelados mexicanos con los protestantes de todo
el mundo. “El papa Juan XXIII me alent6 en este propoésito de estrechar las relaciones con

nuestros hermanos en fe”.**°

3 Excélsior, México, 12-12-1963, p.22-A.

4 Definicién de misionero por la Comisién de Misién Mundial y Evangelismo del Consejo Mundial de
Iglesias, 10-12-1963, Direccién de Archivo e Historia de la Iglesia Metodista de México, MMA, Caja
40,Exp.426,1963.

13 Excélsior, México, 14 de diciembre de 1963.Primera plana.



141

También se destacé en la prensa nacional el discurso del reverendo
Robert W. Spike, director de la Comision sobre Religion y Raza del Consejo nacional
de Iglesias de Estados Unidos quien menciond que las iglesias de ese pais luchaban

contra el racismo.*

La prensa también dio cuenta de la “Declaracion de Meéxico” en la
cual: 1. Se llamaba a la unidad cristiana en todo el mundo. Se reconoce que “hay un
movimiento profundo de renovacién en el seno de la Iglesia Catolica que tiende a
enfocar una nueva orientacion biblica. Empero los principios de diferencia entre el
Vaticano y los protestantes se mantienen incolumes”; 2. Se hace referencia a la
situacién en la Unidn Soviética y 3.Iberoamérica tiene su propia forma de ver los
problemas. Los cristianos de esta zona afianzaran su fe en Cristo y buscardn una
interpretacion de su iglesia, de acuerdo con sus métodos regionales. Se ayudara a que
el dialogo entre los cristianos iberoamericanos y los de otros continentes sean cada

vez mas provechosos y continuos.*’

Durante las diferentes sesiones se hablé también de la evangelizacion
de los otomies del Valle del Mezquital y la necesidad de llevar el mensaje de Cristo en
forma vigorosa a los habitantes de las grandes ciudades. Los oradores de las sesiones

provenian de diferentes paises, entre ellos, Camer(n, Colombia y Gran Bretafia.*'®

La Oficina de prensa de la Comision de Mision Mundial y
Evangelizacion del Consejo Mundial de Iglesias estuvo en el Colegio “Sara Alarcon”

(metodista) ubicado en la calle de Mariano Escobedo.**?

En 1964 se enfatiz0, a través de las publicaciones difundidas entre las
metodistas, el papel activo de la mujer para expandir el cristianismo entre el pueblo.
La cuestion era: “;Qué estamos haciendo como mujeres cristianas para ganar a otros

para Cristo?”. Se les animo a realizar una labor proselitista, para ello se les aconsejo:

-Vivir vidas cristianas; asi nuestra vida seréa el mejor sermoén que podemos predicar.

18 E] Universal, México, 16-12-1963, Primera Seccion, p.12.

“7 Excélsior, México, 10-12-1963, 18-A.

“18 Excélsior, México, 12-12-1963, 22-A.

19 Esta escuela originalmente fue conocida como la Escuela Industrial de Santa Julia (debido a que se
ubicaba en esa comunidad). Al pasar el tiempo se le cambi6 el nombre por el de “Sara Alarcén” en
reconocimiento al trabajo de profesora mexicana asi llamada.



142

-Aprovechar cada oportunidad que el Sefior nos de para testificar de su amor a los
inconversos. La vergiienza y el temor no encajan en la vida cristiana.

-Escoger a las personas que quisiéramos aceptaran a Cristo y orar por ellas diariamente.
Después hablémosles del Sefior.

Aunque el llevar el Evangelio siempre ha sido una constante en las
predicaciones de las iglesias protestantes tal vez se enfatizd mas en la responsabilidad
de las cristianas como consecuencia de las conferencias realizadas a principio de la
década de los 60. La situacion mundial -en plena guerra fria**’- también hizo

imperativo que se reflexionara sobre aprovechar cada instante para ganar almas.

Cada afo la directora de la Escuela para Diaconisas invitaba a la
Secretaria General del Comité Antialcohdlico para que les presentara a las alumnas
algunas clases relacionadas con la importancia de la abstinencia. En la Gltima de estas
sesiones las pupilas firmaban un voto de abstinencia, concientes de su responsabilidad

como futuras obreras al servicio del Sefior.*??

El Obispo Alejandro Ruiz Mufioz, con el fin de mejorar el
funcionamiento de la Iglesia, solicitd a la sefiorita Arbogast un informe de su labor
realizada durante el periodo de 1952 a 1964 al frente de la Escuela Metodista para

Diaconisas.

En el informe la sefiorita Arbogast reporté que para el periodo de 1960-
1963 la tesorera de la escuela fue la sefiorita Blanche Garrison. Por otra parte, el
numero total de aspirantes a diaconisas inscritas de 1952 a 1964 fue de 150; para el
curso especial de un afio, iniciado en 1957 fueron 19 alumnas y para el curso breve de
cinco meses, iniciado en 1954, fueron 97 alumnas. En total, durante el periodo
reportado la Escuela conté con 266 alumnas. El promedio de estudiantes inscritas
anualmente fue de 22.06 y se graduaron Yy permanecian solteras 40 diaconisas. Hubo
11 diaconisas mas graduadas pero se habian casado con pastores por lo que
continuaban activas dentro de la Iglesia pero ya no como diaconisas. En junio de 1965

en numero de diaconisas en servicio activo en la Conferencia Centro fue de 18, una

%20 Antorcha Misionera, Afio XLIII, No. 8, México, Agosto 1964, p. 16.

“21 | a crisis de los misiles fue seguida con atencion en la Escuela para Diaconisas. La sefiorita Arbogast
oraba con sus alumnas para que hubiera una solucién pacifica a ese acontecimiento. Entrevista realizada
a la Diaconisa Florinda Lopez Espinosa por Xeitl Ulises Alvarado Lépez, México, 2007.

%22 Antorcha Misionera, Afio XLIII, No. 9, México, Septiembre 1964, p. 23.



143

diaconisa estaba estudiando en el sanatorio “Palmore” en Chihuahua; otra diaconisa
estaba encargada del trabajo en una Iglesia rural; En la Conferencia Fronteriza habia 3
diaconisas en servicio activo; como voluntarias en ambas Conferencias habia 3
personas.””® El nimero de diaconisas graduadas no fue elevado y sin embargo su
contribucion al metodismo mexicano es innegable. Por otra parte muchas jovenes que
ingresaron al curso breve no pudieron continuar sus estudios para convertirse en

diaconisas debido a la falta de recursos econémicos para becarlas.

La sefiorita Gertrude Arbogast termin6 su actuacion como Directora en
1965;*** se jubil6 después de mas de 30 afios de trabajo. Parti6 a Pasadena, California
a un hogar para jubilados, después radicé en el Campus de la Universidad de

Massachussets. Murié victima de cancer en la década de los 70.

La actuacion de esta diaconisa en México provocOo admiracion y
gratitud en quienes la conocieron, ejemplo de ello fueron los alumnos del Centro

Evangélico Unido quienes escribieron:

El testimonio de la Sagrada Escritura, cuando se refiere a Dorcas, quien abundé en buenas
obras, bien podriamos aplicarlo a la Srita. Gertrude Arbogast, porque en ella hemos visto una
sierva de Dios, consagrada y fiel... jSrita. Arbogast! Con estas lineas queremos agradecer el
servicio que Ud. Dio a nuestra Patria, pidiendo a Dios, que al retornar a la suya, pase el resto
de su vida bajo el manto de la Gracia Divina.

Tambien le aplicaron la cita de Proverbios 31:29:“Muchas Mujeres

hicieron el bien; més t0 las sobrepujaste a todas”.*”> Ademas en su honor, una legién

%22 Resumen de la labor desarrollada en la Escuela Metodista para Diaconisas durante el periodo 1952-
1964, presentado por la Directora Gertrude Arbogast al Obispo Alejandro Ruiz. Direccién de Archivo e
Historia de la Iglesia Metodista de México.
24 Mientras estuvo al frente de la institucién aparecieron el las publicaciones femeninas anuncios que
buscaban interesar a las jovenes en la Escuela para diaconisas:
EMD
La Escuela de una Mision y Propdsito
Prepara sefioritas para el ministerio de la
Palabra de Dios
Ofreciendo:

1. Un curso de 3 afios para el diaconado. Requisito. Certificado de secundaria o su equivalente.
2. Un curso especial de 1 afio con énfasis sobre la Ecuacién Cristiana.
3. Un curso breve de 5 meses que principia el 1° de julio de cada afio. Requisito: Certificado de primaria.

“La mies es mucha y los obreros pocos”
Dirijase a la directora de la Escuela Metodista para Diaconisas, Srita. Gertrude Arbogast.
(este era el texto que aparecié en diferentes nimeros de Antorcha Misionera).
4% «La Gloria de ser Misionera. Homenaje de Amor a la Srita. Gertrude Arbogast”. En El
Evangelista...1964, op. cit., p.17.



144

blanca de servicio cristiano fue nombrada “Gertrude Arbogast”.*?®

En enero de 1965, por segunda vez fue nombrada una mexicana como
Directora de la EMD. El nombramiento recayd sobre la sefiorita Carmen Davila
Labardini, quien habia iniciado sus estudios para diaconisa en 1928, movida por el
intenso deseo albergado desde nifia de convertirse en misionera. El entusiasmo,
trabajo y valentia se reflejaron en su obra; siempre procurd estar activa dentro de la
Iglesia y asi vemos como en diferentes organizaciones cristianas aparece su nombre

como fundadora, promotora, etc. **’

Con la sefiorita Davila Labardini el curso siguid siendo de tres afios.

Después de una Directora como Miss Arbogast dejé que las cosas siguieran en la
misma forma. Traté que la educacion fuera Integral, Espiritual, Intelectual, Social
y Material. Teniamos servicios especiales con algunos de los maestros o algln
invitado, se asistia a veladas de oracion en Balderas o en la Iglesia a donde
perteneciamos o en el Aposento Alto de la casa que siempre estaba abierto. Los
maestros nunca faltaron a sus clases y siempre fueron muy cumplidos y puntuales.
La alimentacién diaria siempre fue cuidadosamente preparada. Las alumnas eran
responsables de la limpieza, orden y belleza del hogar. Cada semana eran
cambiadas en las comisiones.*?

Como préctica de pulpito, las alumnas tenian que presentar el mensaje
fuera de la iglesia. Una de ellas lo hizo a los presos de la carcel de Lecumberri y la
experiencia sorprendio a la directora de la Escuela, pues estaban ahi como si se tratara
de una capilla, debido a la reverencia y atencién de los reclusos. Al terminar el
mensaje los presos saludaron y felicitaron a la predicadora. Las alumnas también
conocian los Centros Sociales de la Ciudad y visitaban enfermos en el hospital.
Ademas asistian a reuniones sociales con los seminaristas, con las presbiterianas en su
Escuela de Misioneras. Organizaban dentro de la Casa Hogar festividades como las
del Dia del Nifio, trayendo a nifios de las iglesias donde ellas daban clases los

domingos.

%26 Antorcha Misionera, Afio XLIII, No. 9, México, Septiembre 1964, p. 32.

%7 Como Diaconisa estuvo en la iglesia de Gante por seis afios; fue responsable de pastoreados en
Querétaro, Orizaba, y Pefiuela, Veracruz; fue Secretaria General de la Federacion en los periodos 1939-
42, 1947-50, 1959-63; ya jubilaba Directora del Hogar “FEBE” de 1963 a 1964. Directora de la
Escuela de Diaconisas de 1965 a 1973. También al paso del tiempo se convirtidé en cronista de la
Iglesia participando en libros conmemorativos de la Iglesia. Formé parte a partir de 2002 de la
Sociedad de Estudios Histéricos del Metodismo en México.Libro Conmemorativo 75 afios...op. cit., p.
133. Murié en enero de 2007. Afortunadamente en la Direccion de Archivo e Historia de la Iglesia
Metodista de México se encuentra una entrevista que le realizé el historiador Rubén Ruiz donde se
recogen datos biograficos, anécdotas, etc.

“28 |bid., p.152.



145

Entre el 23 y el 25 de mayo de 1965 la Escuela Metodista para
Diaconisas estuvo de placemes. Los eventos se realizaron en el templo “EIl Mesias” de
la calle de Balderas #47 en México, D.F. El inmueble se adorn6é con los colores
distintivos de la Escuela -azul y oro- y el Obispo, Alejandro Ruiz, entregd pergaminos
de Honor al mérito a la sefiorita Arbogast y a la Sra. Elisa Ortega de Osorio, la cual
fue alumna de la sefiorita Dunmore, por cincuenta afios de trabajo como Diaconisa.
Ademas se entregaron diplomas a todas las diaconisas con méas de cincuenta afios de
servicio. Asimismo se otorgaron distintivos de oro a todas las diaconisas consagradas.
En la ceremonia se graduaron ocho sefioritas. Hubo culto de luces*?, se consagré a la
mesa directiva de la Escuela, se cantaron himnos y leyeron textos biblicos. El
auditorio record6 con solemnidad a las diaconisas fallecidas. Se entono el himno de la
Escuela y se insto a las diaconisas con las siguientes palabras: “seguir brillando en el
sitio donde estemos, aunque nos cueste sacrificio el hacerlo”. Se menciond que su
labor habia sido “callada, heroica y sublime en muchos casos, méas ignorada casi en

absoluto”.**®

En 1966 se reportaron trabajando 25 diaconisas en las dos
Conferencias. La diaconisa méas joven tenia 19 afios de edad y la mas grande tenia
71afios. ElI promedio de edad de las diaconisas en activo era de 28.13 afios. Los
informes de sus trabajos en diferentes campos nos hablan de su preocupacion porque
sus congregaciones tuvieran instalaciones adecuadas y para ello se ahorraba esperando
comprar 6rganos, construir casas pastorales, mejorar los mobiliarios, etc. *** También
dentro de las congregaciones habia sefioritas interesadas en matricularse en la EMD
asi que, aprovechaban la visita del Obispo a sus comunidades para solicitarle cartas

de recomendacion con el fin de enviarlas a la sefiorita Davila Labardini.**?

En 1970 se celebraron los 25 afios de las Legiones Blancas de Servicio

%29 Culto realizado en ocasiones especiales donde las luces del templo son apagadas y a la congregacion
se le reparten velitas las cuales se encienden a partir de una vela que enciende quien preside la
ceremonia. Simboliza que en medio de las tinieblas llego la luz para iluminar al mundo. (La luz es Cristo
que lleg6 al mundo en tinieblas). Siempre resulta muy emotivo este tipo de celebracion.

0 Antorcha Misionera, Afio XLIV, No. 8, México, Agosto 1965, pp. 27-29.

1 Cartas al Obispo Alejandro Ruiz de Diaconisas. Direccién de Archivo e Historia de la Iglesia
Metodista de México, MMA.. C.49 E 542 CAC 1966-1972.

32 Carta del Obispo Alejandro Ruiz a la Srita. Carmen Davila Labardini, 06-10-1969. Direccién de
Archivo e Historia de la Iglesia Metodista de México, MMA C.49E.542.CAC 1966-1972.



146

cristiano. ** Para la celebracién regresé a México su fundadora, siendo la dirigente
nacional de estas organizaciones la diaconisa Carmen Flores. Las estudiantes de las

Escuela estuvieron muy activas en el acontecimiento.***

Otro acontecimiento muy significativo para las diaconisas fue el festejo
de los 50 afios de la compra del terreno de Sadi Carnot. Del 22 al 25 de mayo, las
actividades para conmemorar el aniversario fueron: un servicio especial, una comida,
la resefia historica de la EMD. También se presentaron diferentes ponencias y una
conferencia sobre “Violencia y drogas en el mundo actual”; se proyectaron peliculas,
se llevaron a cabo trabajos manuales, hubo una sesion de negocios y se nombro a la
mesa directiva de la sociedad de ex alumnas. Ademas se presentaron informes sobre la
preparacion de diaconisas. Los eventos fueron presididos por la presidenta en turno
de la sociedad “Effa Dunmore”, la sefiora (ex diaconisa) Ruth Guerra. Para finalizar
los festejos la Directora de la Escuela, la sefiorita Davila Labardini sorprendio a la
audiencia con un gran pastel. Finalmente hubo un servicio de luces y un mensaje.
Después de la conmemoracion, de saludar a sus ex comparfieras y de convivir con las
estudiantes para diaconisas, las participantes de la reunién se despidieron.**®
Independientemente de lo emotivo del evento, podemos apreciar la conciencia
histérica que tenian las diaconisas acerca del origen de su ministerio en México,
ademas a través de este tipo de eventos se buscaba que continuaran unidas en el
trabajo por la difusion del cristianismo y que se crearan lazos fraternales con las
siguientes generaciones de la Escuela. Pese a estos anhelos, muchas ex diaconisas ya
no participaban en estas reuniones pues se encontraban en regiones apartadas de la
Republica y no era tan facil desplazarse a la capital, sin embargo participaban en las
sociedades femeniles locales; habia otras ex alumnas de las que se perdié la pista pues

se retiraron de la vida eclesiastica.**®

Por esa época, las alumnas de la Escuela para Diaconisas trabajaron en
Practicas de Evangelismo y campafas especiales con el evangelista reconocido a

%% Esta organizacion habia nacido en México el 9 de febrero de 1945 por iniciativa de la misionera Gold
Corvin de Hauser (de quien ya hemos hecho referencia anteriormente, ver supra, pp.66-67). En un
principio la legidon colabord activamente con la sociedad Misionera Femenil y se ocupaba
principalmente del Departamento de Servicio Social, hasta que fue conformandose como otra
organizacion, semejante a la norteamericana “Mujeres con servicio”.
*** Libro conmemorativo, 75 afios...op. cit., pp. 75, 152.
izz Antorcha Misionera, Afio IL, No. 8, México, Agosto de 1970, pp. 30-31.

Ibid.



147

nivel mundial Dr. Billy Gram y Luis Palau. En la EMD también se organizaron cursos
para esposas de los pastores (como los que se impartieron en febrero de 1970 y en
mayo de 1972). Cuando la sefiorita Davila Labardini fue Directora, el grupo docente
de la instituciéon lo integraban los Pbros. Rolando Zapata Olivares, Raul Ruiz Lépez,
David Juéarez Pefa, Ethelvina Zepeda Cabrera, Carmen Flores, Mauricio Olivera,

Rolando Zapata Reséndiz y algunos otros en cursos esporadicos.**’

LA CRISIS DE LOS 70

Se considera que en los afios 70 del siglo XX termina una era. Para
algunos se paso de la modernidad a las posmodernidad (este cambio ya se venian
anunciando y hay quienes han mencionado una fecha precisa: 1968). Se veia el fin de
la época de oro de la posguerra, lo que se expresd en una disminucion en el ritmo de
crecimiento de la economia mundial. El afio de 1973 es considerado precisamente
como el fin de la era de la posguerra y el inicio de una época de crisis generalizada.**®

La mayoria de los misioneros extranjeros que trabajaban en México
terminaban su periodo de trabajo en 1972. Esto hizo que la United Methodist Church
hablara de disminuir los recursos economicos que destinaban al trabajo en nuestro
pais. Charles Woods a nombre de los estadounidenses menciond que los mexicanos
podian producir pastores y lideres en evangelismo mucho mejor que cualquier
extranjero. “En palabras muy claras, no hay caso en tener misioneros metodistas en
México”.**

Por su parte, los mexicanos alegaban que los misioneros debian
reconocer su dependencia administrativa de la Iglesia Metodista de México. También
mencionaron que la Iglesia Metodista de México aun no era autonoma del todo en el
sostén financiero, tampoco en la parte evangelistica y pastoral, mucho menos en su
obra institucional. Ademas no era auténoma del todo en relacion a su personal ya que

en varios aspectos del trabajo todavia necesitaba ayuda misionera.**°

7 Libro conmemorativo 75..0p. cit., pp.151, 153.

%8 Escalante, op. cit., p.286.

%9 Charles Woods, 01-11-1971.Direccién de Archivo e Historia de la Iglesia Metodista de México,
MMA C64 E 681 ON1971.

0 Oliverio Ruiz Mufioz “El trabajo misionero”, 04-02-1971. Direccién de Archivo e Historia de la
Iglesia Metodista de México, MMA C64 E681 ON 1971.



148

Por parte de los estadounidenses, John L. Graves dijo que la Iglesia
Metodista de México podria hacer planes para conseguir el personal necesario dentro
de su propia gente y que asi iria terminando con su dependencia del personal
extranjero. “Esto requiere una nueva valoracion real de las vocaciones de los
miembros de la iglesia en relacion con las oportunidades que ellos encuentren en la
sociedad total mexicana”.***

La falta de recursos econdmicos nacionales siempre fue un
impedimento para que la Iglesia creciera; los recursos extranjeros (procedentes de
Estados Unidos) eran necesarios para sostener instituciones que, una vez retirado este
apoyo, desaparecieron. La diferencia de economias entre los dos paises también se
reflejé en el crecimiento de las organizaciones. En los Estados Unidos los metodistas
crearon centros tan reconocidos como el Hospital Metodista de Houston en Texas,
escuelas, asilos, etc. Los metodistas mexicanos con sus ofrendas no podian crear todos
los establecimientos que querian. La autonomia financiera cuya necesidad era
evidente no era tan facil de lograr ya que para esto intervenian circunstancias que iban
mas alla de los anhelos de las congregaciones.

Mientras tanto, fue nombrada por parte del Obispo Alejandro Ruiz la
siguiente Directora mexicana: Carmen Flores, para el periodo 1973-1980. Las
actividades de las diaconisas continuaban,*** sin embargo, los tiempos indicaban que
vendrian cambios en las instituciones que formaban obreros para la Iglesia.

Lejos de mejorar, la situacion econdémica empeoraba: Los Estados
Unidos estaban sufriendo la peor recesion econémica (desde la de la década de los
treinta) durante la presidencia de Gerald Ford (1974-1976).** Como se habia
observado a lo largo de la historia de la Iglesia Metodista en México, cuando la crisis
impactaba sobre el vecino del norte, la repercusién en nuestro pais se manifestaba a
través de recortes a distintos proyectos: como se mencion0, la autonomia de la Iglesia

Metodista de México, en el aspecto financiero, dejaba mucho que desear. Pese a todos

“1 John L. Graves, “Algunas reflexiones sobre el papel del misionero en la Iglesia Metodista de
México”. Direccién de Archivo e Historia de la Iglesia Metodista de México, MMA C 64 E 681 ON
1971.

2 Por ejemplo en septiembre de 1974 se realizé una jornada médica por parte de la Iglesia Metodista en
las comunidades de Ozumba y Chimal; mientras los galenos otorgaban consultas, la Diaconisa Victoria
Gbmez Garcia, coordinadora general de las sociedades femeniles y otras sefioritas dieron clases en la
comunidad sobre vida cristiana. Las autoridades municipales reconocieron la labor realizada e invitaron a
los ministros y personal médico para compartir durante las fiestas patrias. Antorcha Misionera, Afio LII,
No. 12, México, Diciembre, 1974, p.27.

3 |_os presidentes de los Estados Unidos de América, Ed. Bilingiie, Barcelona, Aura, 1987, 62p., p.56.



149

los esfuerzos todavia era necesario el apoyo extranjero, no s6lo monetario, sino
también a través de recursos humanos.

En medio de esta cadtica situacion, en febrero de 1975 se nombré una
comisién especial de estudios para reestructurar el Centro Evangélico Unido.**

La transicion que la IMM enfrentaba se reflejé en la Disciplina de
1976. Dicho texto ratifico la existencia de una sola Escuela para Diaconisas, asi como
su sede. La oferta académica en Sadi Carnot estaria integrada por:

a) Curso regular de cuatro afios, para candidatos a diaconisa.

b) Curso breve para obreras voluntarias.

c) Institutos varios de capacitacion para la mujer.

Se recordd que la escuela funcionaria en cooperacién con el Centro
Evangélico Unido a fin de mejorar la preparacion de los alumnos de ambas
instituciones y que si alguna diaconisa deseaba estudiar alguna materia especial podia
acudir ahi para cursar la catedra o la materia especial deseada.

Asimismo en esta Disciplina continué vigente que toda alumna
graduada de la EMD quedaba moralmente obligada a trabajar, cuando menos dos
afios antes de contraer matrimonio o retirarse del ministerio y que en caso de ser
necesario el retiro de una alumna, seria el Consejo de Administracion el que lo
decidiria.

Como integrantes del Consejo de Administracion de la EMD, a

“4 E1l Seminario Evangélico Unido fue creado el 1 de abril de 1917 por las denominaciones protestantes
que tenian misiones en América Latina: la Iglesia Congregacional, la Iglesia de los Discipulos de
Cristo, la Iglesia Metodista Episcopal, la Iglesia Metodista Episcopal del Sur, la Iglesia Presbiteriana, la
Iglesia Presbiteriana del Sur, la Iglesia de los Amigos y la Y.M.C.A. Libro conmemorativo 75
afios...op. cit., p. 165. El plan para formar esta institucion provenia de un comité nombrado por la
Conferencia de Obreros Cristianos de México (la Conferencia se habia celebrado en Cincinnatti, Ohio
el 30 de junio de 1914) de la Convencion Nacional Evangélica. EIl objetivo primordial de la institucion
era ofrecer a las y los jovenes, candidatos al ministerio cristiano, la mejor preparacién teoldgica
posible, tanto teérica como practica debido a las necesidades que existian en México y América Latina
de dichos trabajadores. EI nombre se cambio pro témpore con motivo de las leyes mexicanas en
materia de religion y cultos: “Seminario “ por “Centro”. Bases constitutivas del Seminario Evangélico
Unido, Direccion de Archivo e Historia de la Iglesia Metodista de México, MMA C 78 E8840N1977.
En 1969, de acuerdo con las tres denominaciones que lo formaban —Discipulos, congregacionales y
metodistas, las otras denominaciones ya se habian retirado-el Centro Evangélico Unido se uni6 a la
llamada Comunidad Teol6gica de México (CTM), que era un consorcio de seminarios en un terreno
comuan. Las instituciones teoldgicas que los componian eran el seminario Luterano, el Seminario
Episcopal, el Seminario Bautista, la Facultad de teologia Reformada y el Seminario (Centro)
Evangélico Unido. Libro conmemorativo 75 afios...op. cit., p. 165. En febrero de 1975 se nombré la
comision especial de estudios para reestructurar al Centro Evangélico Unido. EI 30 de septiembre de
ese afio se declard el proyecto del plan de reestructuracion; la aprobacion al plan se dio en fecha
anterior. Aprobacion del proyecto de reestructuracion del Centro Evangélico Unido. Direccion de
Archivo e Historia de la iglesia Metodista de México, MMAC78E8840N1977.



150

diferencia de otras Disciplinas, la de 1976 mencioné a: 1)los Obispos [de 1974 a
1990, la Iglesia Metodista de México se organizd en dos areas episcopales de ahi que
en este perfodo hubiera dos obispos*?];2) la Presidenta de la Confederacién de
Sociedades Misioneras Femeniles, o una representante; 3) la Presidenta de las
Legiones Blancas de Servicio, o0 una representante; 4)la Presidenta de la Sociedad de
Exalumnas;5) una diaconisa con credenciales; 6)un miembro de la facultad; y 7)un
ministro itinerante. La Directora Técnica y la rectora eran miembros ex officio del
Consejo de administracion con derecho a voz pero no a voto.

Algunos de los deberes y facultades de este Consejo eran velar por la
buena marcha general de la Escuela Metodista para Diaconisas; preparar el trabajo
que la legislacion les indicaba con la suficiente anticipacion antes del comienzo del
afio escolar; presentar una terna de la cual, los obispos nombrarian a la Directora
Técnica de la Escuela. (la cual duraria cuatro afios en funciones); también nombrarian
una Rectora, la cual estaria a cargo del gobierno y administracion del internado anexo
y de la administracion de la Escuela. Ademas, el Consejo debia nombrar la Comisién
de Curriculum, estudiar y aprobar el plan de estudios de dicha comision; estudiar y
aprobar la planta de maestros que presentara la Directora Técnica y la Comision de
Curriculum; estudiar y aprobar el presupuesto anual el cual seria presentado por la
Directora Técnica y la Rectora; redactar y tener al dia el Reglamento Interior de la
Escuela con tal de que este estuviera de acuerdo con la Disciplina. Este reglamento
deberia sefialar entre otras cosas: a) requisitos, deberes y atribuciones de la Directora
Técnica, b) requisitos, deberes y atribuciones de la Rectora, ¢) normas generales para
el internado anexo, d) procedimientos del Consejo de Administracion.

Con respecto a los cursos pre-teologicos que se impartian en otras
instituciones, no se cambio, en general, lo expresado en la Disciplina de 1950.**° La
unica modificacion fue que se amplié el nimero de lugares en los que se llevarian a

cabo estas clases, de acuerdo con los recursos humanos y materiales disponibles.

“* En 1973, cuando se conmemord el primer Centenario del metodismo en México, se hablé acerca de la
pertinencia de un doble episcopado, es decir, que cada Conferencia Anual pudiera contar con su propio
Obispo. Asi, a partir de ese afio se comenz0 a trabajar en la creacién de un Gabinete General, con dos
Gabinetes Conferenciales. En la Conferencia General Extraordinaria se ventilé la posibilidad de que cada
Conferencia Anual eligiera a su propio Obispo, y en 1974 se ratifico el acuerdo de que la eleccion de
Obispo se trasladara de la Conferencia General a cada Conferencia Anual, iniciandose asi el
funcionamiento de dos areas episcopales. Asi, la Conferencia Anual del Centro, celebrada en Pachuca
eligi6 como su obispo al Dr. Alejandro Ruiz Mufioz, para el cuatrienio 1974-1978. Por su parte, la
Conferencia Anual Fronteriza eligio al Pbro. Joel Mora Pefia como Obispo para el mismo periodo. Libro
conmemorativo 75afios...op. cit., p. 249.

8 \Ver supra, pp. 118-119.



151

También se especificd mas sobre que versarian las asignaturas ahi estudiadas: Biblia,
Historia eclesiastica, Doctrinas, Disciplina y usos metodistas.**’

En un informe presentado el 21 de abril de 1977 se menciond que la
mayoria de los estudiantes y de los graduados del Centro Evangélico Unido eran
metodistas.*® Ademas, otro escrito detallé que en ese momento habia
aproximadamente 80 jovenes y sefioritas realizando estudios teologicos en diferentes
instituciones evangélicas como el “Instituto Juan Wesley” de Monterrey, el “Instituto
Rural” que el Distrito de Puebla abri6 en San Felipe Teotlalcingo, asi como en otras
instituciones (entre ellas la Escuela Metodista para Diaconisas); debido a esto, dicho
informe concluyd que la Iglesia Metodista de México no tenia crisis de vocaciones
ministeriales. **°Por otra parte se dijo que la Iglesia Metodista de México necesitaba
urgentemente pastores capacitados para su labor como evangelistas, consejeros,
administradores, maestros, etc.**°

En estos debates para reestructurarse, se habl6 de fusionar en una sola
institucion, la Escuela de Diaconisas, la de Monterrey, la de Teotlalcingo y el Centro
Evangélico Unido. Se nombré una comision en la Conferencia Anual del Centro para
estudiar el problema de la preparacion teoldgica en la Iglesia. (Ahi tratarian si se
funcionaba o no la Escuela Metodista para Diaconisas).**

Dentro de las discusiones que hubo sobre la organizacion de las
diferentes escuelas teoldgicas de la Iglesia Metodista se alegé que el Seminario
creaba un ambiente “desubicador” debido a que el disefio de las instalaciones
obedecia a niveles socioecondmicos altos, los cuales eran ausentes en la mayoria de
las congregaciones por lo que se proponia:

a) Que el alumno viviera 3 dias en su campo pastoral, realizando tareas

“7 Disciplinal976, pp.136-142. Los corchetes son mios. Con informacién de la pégina

http://www.iglesia.metodista.org.mx..., consultada el 25-10-2007.

“8 Entre 1967 y 1977 se habian inscrito al seminario 57 alumnos, de los cuales, 38 eran metodistas, 11
discipulos, 3 congregacionales y 5 de otras denominaciones; de estos se habian graduado 36 de los
cuales, 24 eran metodistas, 9 discipulos y 3 congragacionales. Informe presentado en la reunion especial
del Consejo Administrativo con las comisiones especiales de las denominaciones auspiciadoras el 21 de
abril de 1977. Direccion de Archivo e Historia de la Iglesia Metodista de México, MMA
C78E8840N1977.

9 Informe de la Conferencia Anual del Centro (CAC), Direccién de Archivo e Historia de la Iglesia
Metodista de México, MMA C78 E8840N1977.

*0 Informe de la Conferencia Anual del Centro,“Necesidades de la Iglesia Metodista de México”
,Direccién de Archivo e Historia de la Iglesia Metodista de México MMA C 78 E884 ON 1977.

*! 0s responsables dicha comisién fueron: 1. Administrativo y operativo: Dr. Daniel
Beltran.2.Relaciones Interdenominacionales, relaciones humanas. Dr. Rafael Murillo.3.Académico y
revision de documentos existentes: Prof. Elias Campos y Dr. Ulises Hernandez.4. Financiero: Ing.
Enrique Mellado. Sobre la fusion de las escuelas, Direccion de Archivo e Historia de la Iglesia Metodista
de México, MMA C78 E884 ON1977.




152

practicas y habituandose en lo posible a aquel tipo de vida que haria cuando fuera
pastor: estudio personal, preparacion de sus sermones, visitas, etc.

b) Que el estudiante viviera 3 dias en el seminario, realizando las
tareas escolares, consultas bibliograficas, asistencia a las aulas, etc.

c) Tendria un dia libre a emplear seglin su conveniencia.

Se alegaba que una reparticion asi de su estancia en los ambientes del
Seminario y campo pastoral no eliminaria del todo la “desubicacion”, pero si podria
disminuirla considerablemente, tomando en cuenta que el estudiante no pasaria seis
dias en el Seminario y s6lo uno en el campo pastoral.**2

El desajuste entre las instituciones donde eran educados los pastores y
sus campos de trabajo no era exclusivo del Seminario. En la Escuela Metodista para
Diaconisas las alumnas tenian muchas comodidades que no necesariamente
encontraron en las comunidades donde trabajaron. Fue necesario que las jovenes se
adaptaran al medio laboral para poder desemperiarse. A cada instante las
circunstancias cuestionaban la vocacion de las graduadas.

Los feligreses brindaban —dentro de sus posibilidades- apoyo pero si,
por ejemplo, no habia tomas de agua o luz eléctrica en sus pueblos ¢;qué podian
hacer?.

Mientras los recursos extranjeros estaban yéndose, hubo quienes
dudaron sobre el beneficio de la autonomia. En la publicacion Presencia del 3 de julio
de 1977 se encuentra un articulo (anénimo) donde el autor se queja de la autonomia
lograda por la Iglesia Metodista de México, pues considera que al darse este
acontecimiento, la institucion se quedd “sin cabeza”.**® La diferencia de opiniones en
cuanto a si fue benéfica o perjudicial la autonomia todavia se encuentra en debate,
pues hay quienes contrario a la opinién antes mencionada al reflexionar al respecto
dicen:

Los pesimistas siempre dirdn que no fue sabia [la autonomia]. Probablemente
porque los recursos econdmicos ya no fluian con el mismo caudal. Personalmente
creo que fue una decision sabia ya que eso permitié que los mexicanos tomaramos
la responsabilidad de la mision encomendada por nuestro Salvador y Sefior; Cristo
Jesus. Eso también nos ha ensefiado a asumir con mayor empefio el privilegio de
desarrollar una mayordomia productiva para, no solamente generar los recursos

2 Abraham Diaz Reyes, (Asesor técnico), abril 1977, México, D.F., Direccién de Archivo e Historia de
la Iglesia Metodista de México, MMA C78 EB80CAC 1977.

3 presencia, Epoca Ill, Afio 1, No.1, México, 3 de julio de 1977. Seminario Dr. Gonzalo Baez
Camargo.



153

suficientes para la Obra sino, para hacerla producir con mayor abundancia.***
En esos momentos, frente a la ruda situacién, eran de esperarse voces

que dudaban acerca del beneficio de la autonomia pues seria una tarea dificil
recuperar lo que se estaba perdiendo. Al disminuir los recursos hubo instituciones y
ministerios que ya no fue posible sostener: entre estas instituciones se encontraba la
Escuela Metodista para Diaconisas y entre los ministerios que desaparecerian estaba
el de las diaconisas.

Mientras se llevaba acabo el reordenamiento de la institucion
eclesiastica, sucedié un acontecimiento historico para las mexicanas que trabajaban
para las iglesias cristianas. EI domingo 17 de julio de 1977, en la Iglesia Metodista de
la ciudad de Durango, la sefiorita Aida Barrera Flores fue ordenada como presbitero.
El Obispo Joel Mora Pefia y otros presbiteros le impusieron las manos siguiendo el
ritual acostumbrado. Este acontecimiento fue resultado de los estudios realizados por
los integrantes de la Conferencia Anual Fronteriza y ademas la Disciplina de la
Iglesia Metodista de México de 1976 tenia una gran novedad para las mujeres al
mencionar los requisitos para ser elegido presbitero: que estos cargos no tenian

limitacion para el sexo femenino®>; con ello se derribd la barrera que impedia a la

mujer acceder a los maximos cargos directivos dentro de la Iglesia. La base biblica
sobre la igualdad femenina en la cual se sustentd el nombramiento esta en Galatas
3:26-29.° Era la primera vez que una mujer era consagrada como presbitero en la
Iglesia Metodista de México.””” Las metodistas eran concientes que gracias a las
ensefianzas de Jesucristo, se habian reconocido los derechos de la mujer: “A nuestro
Sefior Jesucristo debe la mujer su emancipacion y por tanto, nosotras tenemos un
motivo mas que los hombres por el cual estarle altamente agradecidas...sin tomar en
cuenta el sexo, sino las capacidades y la consagracion, a la mujer se le permite ocupar
los mismos puestos que los hombres y asi hemos logrado uno mas de los ideales

cristianos: ‘No hay varon, ni hembra, porque todos vosotros sois uno en Cristo Jesus’

% Raul Ruiz Avila, “Resultados de la unificacién y autonomia”, en Libro conmemorativo..., op. cit.,
p.50.

** Disciplina de la Iglesia Metodista de México, 1976, p.111.

%6426 Pues todos sois hijos de Dios por la fe en Cristo Jests;27: porque todos los que habéis sido
bautizados en Cristo, de Cristo estais revestidos.28:ya no hay judio ni griego; no hay esclavo ni libre; no
hay varén ni mujer; porque todos vosotros sois uno en Cristo Jesis.29:Y si vosotros sois de Cristo,
ciertamente linaje de Abraham sois, y herederos segun la promesa”. La Santa Biblia, Revision 1960, Con
Referencia y Concordancia...op. cit., p.1079.

7 Antorcha Misionera, Afio LV, Nos. 9y 10, México, Septiembre-Octubre de 1977, p.27.



154

Galatas 3: 28748

Las metodistas mexicanas desde hacia muchas décadas
0

459 sustentaron

su igualdad, con respecto a los varones,*® ante los integrantes de otras iglesias
cristianas que no concedian derechos analogos para las mujeres, poniendo como
pretexto el género. Incluso se llegé a instar a esos grupos machistas para que
cambiaran su actitud: “Por supuesto que hay algunos grupos denominacionales que
todavia mantienen a sus damas al margen; esperamos que algun dia comprenderan que
no hay ninguna base biblica para tal proceder y que estan desaprovechando en sus
iglesias los grandes dones que Dios ha concedido a la mujer”.*®" Esta postura fue
ratificada cada vez que la ocasion lo ameritaba. “Cristo aceptd el ministerio de la
muijer y la enalteci6”. “°El ser una iglesia ampliamente incluyente es un orgullo para
los metodistas.*®®

A pesar de que las metodistas tuvieron una conciencia de igualdad
ante los hombres desde épocas tempranas, para que hubiera presbiteras se llevo
“bastante” tiempo; muy poco si comparamos el caso con el de otras iglesias. El que
las mujeres estuvieran en los mas altos puestos directivos de la Iglesia desde el
principio hubiera sido anacrénico, fue a fines de los 70 cuando tuvieron acceso a esos
cargos, pero detras de este logro esta todo un proceso, como hemos podido ver.

Entre tanto sucedian estos acontecimientos y avanzaban las reuniones llevadas a
cabo por los miembros de la Iglesia Metodista de México donde se buscaba enfrentar la
crisis econémica y de personal se publicaron, como resultado de las discusiones, las
Actas de la XIIl Conferencia General en 1978.** Con respecto a las Diaconisas, se

llego a las siguientes observaciones:

8 Antorcha Misionera, Afio LIV, No. 8, México, Agosto de 1976, p. 53.

%% Existe registro de ello desde por lo menos la década de los veinte en diversos articulos publicados,
algunos ejemplos los encontramos en: El mundo cristiano, Tomo 1X, No. 10, México, Marzo 5, 1925, pp.
209-211. y Antorcha Misionera, Afio XXX, Nos. 9-10, México, Septiembre-octubre de 1951, pp. 9-10.
%80 Basandose en diferentes versiculos de los Evangelios y de otros libros, sobre todo del Nuevo
Testamento, por ejemplo donde se habla de Martha, Maria, la mujer samaritana, entre otras.

%61 Antorcha Misionera, Afio LIV, No.8, México, Agosto de 1976, p.49.

%62 Antorcha Misionera, Afio LVI, No. 2, México, Febrero de 1978, p. 46.

%63 «“Incluir a las mujeres en los ministerios cristianos, como las incluy6 el Pentecostés (Hechos 2:17,18),
nos recuerda otra nota, aun mayor del metodismo: No sabemos ser exclusivos, sino
inclusivos...incluimos a todos los que tengan fe, incluimos a los laicos en la toma de decisiones sobre el
destino de la iglesia, incluimos a las mujeres en las 6rdenes ministeriales, e incluimos al mundo entero en
nuestra doctrina del alcance universal de la expiacién de Cristo. No conozco a otra iglesia tan
saludablemente incluyente”. Libro conmemorativo 75afios...op. cit., p. 261.

“®4 Realizada del 18 al 25 de julio de ese afio en el templo “El Divino Salvador” de Nuevo Laredo,
Tamaulipas, siendo obispos el preshitero Alejandro Ruiz Mufioz, por parte del area episcopal del centro y
el preshitero Joel Mora Pefia por parte del area episcopal de la frontera. Iglesia Metodista de México,
Actas de la XI1I Conferencia General, Nuevo Laredo, 1978, (Portada).



155

1.- Que el ministerio de Diaconisa no esta claramente definido en nuestra Disciplina.

2.- Que las necesidades actuales de la Iglesia estan requiriendo una diversidad de ministerios
femeninos que ya en parte estan realizando las Diaconisas.

3.- Que tales ministerios requieren una capacitacion que no se estd impartiendo a las
Diaconisas.

Se proponia:

1.- Que la diaconisa sea re- definida en la siguiente forma:

“La Diaconisa es una mujer llamada por Dios para servir en la iglesia la cual, llenando los
requisitos del caso, es consagrada para este ministerio por imposicion de las manos de un
obispo”.

2.- Que una Diaconisa consagrada pueda seguir siéndolo aln después de casada.

3.- Una diaconisa dejara de serlo:

a) por muerte

b) por renuncia

c) por acuerdo de la Conferencia de distrito en donde labore

d) por acuerdo de la Junta Conferencial de Diaconisas.

4.- Requisitos para que una diaconisa pueda ser consagrada:

a) ser miembro en plan comunién de la Iglesia Metodista de México por lo menos dos afios
anteriores de su ingreso a alguna institucion de preparacion teoldgica reconocida.

b) recomendacidn de la Conferencia de Iglesia, o institucién a la que esté sirviendo.

c) haber egresado y cumplido satisfactoriamente los estudios y requisitos académicos de
algunas de las instituciones reconocidas por la Iglesia Metodista de México.

d) haber terminado su prueba.

5.- Acuerdo transitorio para una Unica ocasion:

Que las diaconisas que tengan mas de cinco afios de haber sido consagradas, la conferencia
Anual correspondiente las ordene como Presbiteros, si asi lo solicitan, cumpliendo con los dos
Gltimos afios de los estudios conferenciales.*®

Después de leer esto nos damos cuenta de los cambios
“revolucionarios” que observaron las Diaconisas. Para empezar, les mencionaron,
después de muchos afios, que su ministerio no estaba claramente definido en la
Disciplina; se habld que la Iglesia necesitaba contar con una diversidad de ministerios
femeninos para actividades que ya en parte realizaban las diaconisas. Otra cosa que
Ilama la atencién es que ya no se habl6 de una sola institucion para preparar
diaconisas, sino que se menciond: “algunas instituciones reconocidas”. Todavia la

Disciplina de 1976 mencionaba una Escuela para preparar Diaconisas cuyo domicilio

estaria en la Ciudad de México, como ya vimos esto se habia establecido desde la

Disciplina de 1942. Por otro lado, aunque en el pasado una Diaconisa debia ser célibe
0 viuda, la nueva Disciplina establecia que una diaconisa consagrada podia seguir
siéndolo jaln después de casada! Tal vez el punto mas destacable sea que se refrendo
la posibilidad de ordenar diaconisas como Presbiteras (sin embargo se menciona que
esto es por Unica ocasion). Este fue un paso enorme para la mujer dentro de la Iglesia,

ya que como presbiteras podrian impartir sacramentos que antes, como diaconisas, no

“1bid, p.22.



156

tenian facultad de hacer; ademas se abrid ante ellas la posibilidad de ser nombradas
Obispo.*®®

También, en la XIII Conferencia General de la Iglesia Metodista de
México (1978), se recomendd a la Junta General de Educacion Ministerial:

1.- Que atendiendo al hecho de que la Escuela Metodista para Diaconisas cumpliria en 1979,
75 afios de existencia, se aprovechara esta fecha para revitalizar a la institucion, iniciando una
nueva época acorde con los retos contemporaneos.

2.-Que la organizacion de la E. M. D. fuera revisada a fin de adaptarla a las nuevas demandas
del servicio.

3.-Que el curriculo fuera revisado también a fin de que satisfacer las necesidades de
preparacion de las diaconisas.

4.- Que como la E.M.D. ya habia impartido cursos breves para personas que no cumplian los
requisitos para estudiar como diaconisas, se ampliara este servicio y que en adelante otorgaria
el grado de Bachillerato en Teologia.(Quedé como recomendacidon a la Comision respectiva).
5.-Finalmente, se propone la revision y adaptacion de los articulos referentes a la Diaconisa y
a la Escuela metodista para Diaconisas (Art. 501-578) Que para este fin esta Conferencia
General nombre una comision la cual, este integrada con un 50% de Diaconisas et

Nos podemos percatar que se buscé una renovacion del ministerio, se
habl6 de afrontar los “retos contemporaneos”, pero no se especifico a que se referian
con esto o cual seria la innovacion. El atender a los sectores desprotegidos de la
poblacion fue una constante de la Iglesia Metodista desde sus inicios. Las diaconisas
colaboraron en esta labor social siempre, entonces, ¢Cual era la novedad que
proponian las comisiones?, ¢Cuales eran las nuevas demandas del servicio? La
pobreza espiritual, social, cultural, econdmica, alimenticia, todavia imperaba en
muchas comunidades por lo tanto las demandas de atencion a los marginados
continuaban siendo las mismas o tal vez mas agudizadas por la crisis econdémica. Que
hacia falta mas preparacion, por supuesto, nunca se acaba de aprender, es una
constante de cualquier ser humano mejorar su instruccion, sin embargo la XIlII
Conferencia General no especifico la forma en que se superarian estas necesidades. Se
habl6é de seguir capacitando a quienes entraran al curso breve, ampliar el servicio y
otorgar un grado académico, pero sélo fue una recomendacion, por tanto no era una
obligacion. Tal vez esto se debié a que no se podria sostener econdmicamente a
quienes se interesaran en €sos CUrsos.

Se propuso revisar y adaptar los articulos referentes a la Diaconisa 'y a

la EMD pero no se pensaba, aparentemente hasta entonces, desaparecer ese

“%% para obtener este cargo se requeria haber sido Presbitero.

“®"Esta comision estuvo integrada por. Pbro. Rubén Pedro Rivera; Diaconisas Guadalupe Martinez,
Librada Martinez y Antonia Ramos; Pbra. Aida Lea Barrera S. y Dr. Rafael murillo P. Iglesia Metodista
de México, Actas de la X111l Conferencia General, 1978, pp.22-23.



157
ministerio y a la institucion que las formaba.

Mientras sucedieron las discusiones y se promulgaron los acuerdos a
los que se llegaron, se graduaron algunas generaciones siendo Carmen Flores la
Directora, con la colaboracién de la Sra. Cabildo y de Luz Maria Benitez como

Rectora.

FIN DE LA ESCUELA METODISTA PARA DIACONISAS

El afio de 1979 fue muy significativo para la Escuela Metodista para
Diaconisas, pues no sélo celebr6 sus 75 afios, sino que cambios irreversibles

acarrearon su fin.

Aunque los acontecimientos de la década de los 70 —a los que nos
referimos anteriormente- anunciaban el desenlace de la institucidon, muchas

diaconisas no se percataban o no aceptaban la agonia de su Escuela.

En enero de ese afio las exalumnas, integrantes de la sociedad “Effa M.
Dunmore” manifestaron estar de placemes, dando gracias a Dios por permitir que su
querida EMD llegara a los 75 afios. Se hizo un muy breve recuento del trabajo de las
sefioritas Dunmore y Murray y orgullosamente daban como direccion de la institucion
la emblematica “Sadi Carnot # 73”.*® A los pocos dias las cosas cambiaron de
manera significativa: las exalumnas se reunieron el 30 de marzo para iniciar las
celebraciones por las Bodas de Diamante de la Escuela Metodista para Diaconisas la

cual, se encontraba funcionando, jen la ciudad de Puebla!.*®°

La crisis fue palpable no sélo a nivel econdémico, sino también de

personal. Esta situacion estaba muy lejos de mejorar. La carencia de alumnado mostrd

“%8 Antorcha Misionera, Afio LVII, No. 1, México, Enero 1979, p. 28.

% Antorcha Misionera, Afio LVII, No. 4, México, Abril 1979, p. 29. La Conferencia Anual de 1979
traslado la Escuela Metodista para Diaconisas al internado de la ciudad de Puebla argumentando que el
edificio de Sadi Carnot estaba muy deteriorado. Libro conmemorativo 75afios...op. cit., p. 153.





